
Sobre los Petroglifos en la Vereda El Tigre: Un Análisis Multidimensional a Través del 

enfoque metodológico PIES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introducción 

 

La investigación arqueológica ha sido, desde sus inicios, una herramienta fundamental para 

desvelar los misterios de las civilizaciones antiguas. Los petroglifos, grabados rupestres que 

datan de tiempos inmemoriales, representan una fuente invaluable de información sobre las 

culturas prehistóricas. No obstante, su interpretación ha estado sujeta a múltiples enfoques que, 

a menudo, se limitan a una perspectiva unidireccional y/o determinista. Sin embargo, para el 

caso de los petroglifos de la vereda EL Tigre del municipio de Pitalito se desarrolló un nuevo 

enfoque con el fin de integrar una aproximación más objetiva, que recoja e integre las diferentes 

perspectivas que se realizaron sobre los objetos de estudio, esto surge a través de la metodología 

denominada PIES (Pedagogía para la Investigación y el Empoderamiento Social), a través de 

la cual se integraron diversas visiones y sentires que -para este caso- realizó la comunidad local, 

los estudiantes y representantes indígenas de algunos pueblos (Misak, Uitoto y Yanakuna) para 

ofrecer un acercamiento más completo sobre su significado.  

 

Cabe destacar que, en la interpretación de los petroglifos, un enfoque invasivo podría 

involucrar la imposición de categorías externas o ajenas a las formas originales, lo que 

resultaría en una distorsión del significado legítimo que estos grabados tenían para los pueblos 



que los crearon. Desde la perspectiva semiótica, esto implicaría una manipulación indebida del 

significante, es decir, la forma física de los petroglifos que se percibe visualmente, concepto 

que abordaremos a detalle más adelante. 

 

Por consiguiente, el enfoque que se propone para abordar una interpretación “descontaminada”, 

respetuosa y más cercana a la objetividad, se centra -inicialmente- en tres (3) dimensiones: 

figurativa, simbólica y espiritual o mito-poética, ahora bien, para tener una idea, en la primera 

dimensión; la figurativa, se refiere esencialmente a una perspectiva no intrusiva, ya que su 

objetivo es describir con precisión -las formas- sin imponer interpretaciones apresuradas. Al 

limitarse a lo que está presente a nivel visual, este método respeta la integridad del objeto de 

estudio y establece una base sólida sobre la cual se pueden construir interpretaciones más 

profundas. Este análisis formal de los significantes permite que las interpretaciones posteriores 

se realicen en un marco de respeto sin afectar las visiones sobre los símbolos realizadas por la 

cultura originaria. 

 

Por otra parte, el método tridimensional propuesto también es multidireccional, en el sentido 

de que no se basa en una única visión o interpretación, sino que permite la convergencia de 

diversas miradas que, -para este caso específico- integra las de la comunidad local, la de los 

estudiantes y la de los representantes indígenas, posibilitando que cada dimensión 

interpretativa sea abordada desde diferentes ángulos, respetando las distintas formas de 

conocimiento y experiencia que cada grupo aporta. 

 

Ahora bien, desde la semiótica, esto puede entenderse como una integración dinámica del 

significado en diferentes niveles de interpretación, puesto que cada grupo aporta su propia 

visión del símbolo, lo que enriquece la comprensión global. De esta manera, el enfoque 

multidireccional asegura que el significado de los petroglifos no se reduzca a una única 

perspectiva, sino que se enriquezca con cada una de las interpretaciones, tanto las locales, 

populares, ancestrales, académicas etc. Esto responde a la necesidad de una hermenéutica 

inclusiva que respete la pluralidad de interpretaciones y evite el reduccionismo. 

 

La integración de las tres dimensiones—figurativa, simbólica y espiritual o mito-poética—se 

realiza de manera respetuosa, en el sentido de que no jerarquiza una interpretación sobre otra, 

sino que las aborda en su justa medida. En el plano figurativo, se analiza el signo desde su 

estructura visual; en el plano simbólico, se explora su relación con los significados culturales 



y, finalmente, en el plano espiritual o mito-poético, se profundiza en las cosmovisiones y 

cosmogonías ancestrales que dieron origen a estos símbolos. 

 

Así las cosas, a través de un análisis exhaustivo de las percepciones obtenidas, se ha definido 

una propuesta teórica en torno a tres dimensiones interpretativas de los petroglifos (figurativa, 

simbólica y espiritual o mito-poética), estas dimensiones permiten descomponer la complejidad 

de los grabados en niveles que se complementan mutuamente, ofreciendo un marco más 

coherente y multidisciplinar para su interpretación. A continuación, se desarrolla un concepto 

teórico que articula estas tres dimensiones para conformar un método interpretativo más 

objetivo, y representativo -que se acerque- más al significado original y/o legítimo de los 

petroglifos. 

 

Dimensión Figurativa 

 

La primera dimensión es la figurativa, se refiere a la interpretación estrictamente formal o 

visual de los grabados. En términos semióticos, este nivel se asocia con el significante; es decir, 

las formas, figuras y trazos visibles en las piedras. Este enfoque se centra en la identificación 

de patrones geométricos (círculos, líneas, óvalos) y representaciones antropomorfas, 

zoomorfas y astronómicas (figuras humanas, animales, soles, lunas, etc.). -Es importante 

señalar- que esta interpretación no busca dotar de significado a las formas, sino describirlas 

y clasificarlas según sus características objetivas. 

 

Este enfoque figurativo se alinea con el análisis icónico en semiótica, donde las formas 

mantienen una relación directa y perceptible con su representación visual. Dicho análisis se 

centra en la identificación de las características objetivas del signo, sin aventurarse en 

interpretaciones subjetivas o culturales en esta primera instancia. La precisión en este nivel es 

clave, ya que el registro exacto de las formas servirá de base para los análisis interpretativos 

posteriores.  

 

Así mismo, esta dimensión investigativa favorece la objetividad en el estudio de los petroglifos, 

ya que limita el análisis a lo que es verificable a nivel visual. No se realizan inferencias sobre 

el significado de las formas en esta etapa, sino que se documentan de manera sistemática. Este 

paso inicial crea una base sólida que facilita las siguientes fases del proceso interpretativo, que 



involucran la carga simbólica y espiritual de los signos, pero partiendo de una base empírica 

que asegura la rigurosidad del análisis. 

 

Dimensión Simbólica 

 

La segunda dimensión es la simbólica, que se refiere a la carga de significado que las formas 

tenían para los grupos que tallaron los petroglifos. Aquí, el foco se traslada del significante al 

significado o el contenido cultural que estos grabados transmiten. En este nivel, los símbolos 

no son meras formas, sino representaciones codificadas de aspectos fundamentales de la vida 

de estas comunidades: sus prácticas cotidianas, su entorno natural, sus rituales sociales y 

religiosos etc. 

 

La semiótica aplicada a esta dimensión considera que los símbolos funcionan como índices o 

emblemas que refieren a conceptos abstractos. Un espiral -por ejemplo-, puede simbolizar la 

eternidad o el ciclo de la vida, mientras que las figuras animales podrían representar tótems, 

divinidades o fuerzas de la naturaleza, en otras palabras, la interpretación simbólica requiere 

un conocimiento profundo del contexto sociocultural en el que estos petroglifos fueron 

producidos, incluyendo los mitos, leyendas, prácticas y rituales de los pueblos indígenas que 

los tallaron. El análisis aquí no se limita a lo que las formas representan visualmente, sino a lo 

que esas representaciones comunican en un contexto cultural específico. En esta dimensión se 

reconoce que los símbolos operan como vehículos de identidad y de transmisión de 

conocimiento ancestral. Los petroglifos, entonces -para esta dimensión- no solo reflejan un 

arte rupestre, sino un sistema de comunicación encriptado en el que las formas talladas sirven 

para transmitir significados profundos sobre la vida, la muerte, la naturaleza, el universo etc. 

 

Dimensión Espiritual o Mito-poética 

 

La tercera dimensión, denominada espiritual o mito-poética, abarca la cosmovisión y la 

cosmogonía de los pueblos antiguos, en este nivel implica la interpretación de los petroglifos 

como expresiones del universo místico y trascendental de las culturas que los produjeron. La 

mito-poética se refiere a la creación de mitos y narrativas que explican el origen del cosmos, 

las divinidades y el lugar del ser humano en el mundo, los petroglifos, en este sentido, no son 

simplemente artefactos culturales, sino representaciones tangibles de realidades espirituales y 

metafísicas. 



 

En otras palabras, la interpretación mito-poética encuentra paralelismos en la semiología 

cuando se analiza el signo como una entidad que no solo comunica ideas, sino que también 

representa universos enteros de significado espiritual. Estas expresiones gráficas son 

interpretadas no solo como códigos de comunicación, sino como puentes hacia una 

comprensión más profunda de la existencia, tal como lo experimentaban los pueblos 

ancestrales. Aquí es crucial integrar la visión de los representantes indígenas contemporáneos, 

quienes, a través de su conexión ancestral, aportan una comprensión más cercana al 

pensamiento espiritual que originó estos grabados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Así mismo, este nivel interpretativo se fundamenta en la comprensión de las mitologías y las 

narrativas espirituales que estructuran el pensamiento y la vida de los grupos que tallaron las 

piedras, puesto que, -bajo esta perspectiva-, los petroglifos no solo son interpretaciones de la 

realidad física, sino representaciones vivas de un mundo sobrenatural complejo, donde habitan 

fuerzas primordiales, guías, seres etc. que, para estos pueblos, moldean el mundo y sus 

realidades, de tal manera que la dimensión espiritual, entonces, profundiza en la mito-poesía 

inscrita en los petroglifos, revelando la interconexión entre lo material y lo inmaterial, lo 

humano y lo divino, configurando un sistema de significados sagrados que orientaban la vida 

cotidiana, los ritos y ceremonias de estos grupos humanos. 

 

La suma de las partes conforma el todo  

 

El análisis de los petroglifos de la vereda El Tigre, utilizando la metodología PIES, ha revelado 

-a través de la investigación en el campo de estudio- que cualquier intento de interpretación 

debe abordar mínimo tres dimensiones fundamentales: la figurativa, la simbólica y la espiritual 

o mito-poética. La primera dimensión ofrece una base descriptiva y formal sobre la cual se 



construye la segunda que refiere a las interpretaciones simbólicas que, a su vez, son 

profundizadas -en un ámbito más complejo- por la dimensión espiritual. Este marco 

tridimensional no solo facilita una comprensión más objetiva de los grabados, sino que 

también, respeta la multiplicidad de perspectivas—académica, comunitaria e indígena—que 

son fundamentales para una interpretación que integre de manera holística las diferentes 

miradas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diario de campo - gráfica: triángulo dimensional de las perspectivas figurativa, simbólica y espiritual  

 

De esta manera, se conforma un triángulo interpretativo, donde cada dimensión ocupa un 

vértice que puede ser utilizado como herramienta metodológica para integrar las diferentes 

miradas de manera armónica. Este triángulo ofrece un equilibrio necesario entre la precisión 

formal, el simbolismo cultural y la profundidad espiritual, permitiendo que la interpretación de 

los petroglifos no se quede en un único nivel, sino que abarque la complejidad 

multidimensional que los caracteriza. Así, los petroglifos se revelan como algo más que simples 

grabados en piedra: son portales a mundos simbólicos y espirituales que, aunque antiguos, 

siguen vivos en la memoria cultural de las comunidades actuales. 

 

 

 

 

 

 

Maikol Hernández Cardona  

Comunicador Social y Periodista 

Universidad Surcolombiana  


